
 

  

 

© 2022 Segala bentuk plagiarisme dan penyalahgunaan hak kekayaan intelektual akibat diterbitkannya paper 

pengabdian masyarakat ini sepenuhnya menjadi tanggung jawab penulis. 

Jurnal Pengabdian 

Pendidikan 

Seni Pertunjukan 

AP2SENI 

 

Tari Kreasi 

Jaran Ndut  

Sebuah 

Garapan 

Kolaborasi 

Budaya Bali dan 

Sasak-Lombok 
 

 
I Wayan Budiarsa 

 
1)Pendidikan Seni Pertunjukan, 

Institut Seni Indonesia Denpasar 

 
1) wayanbudiarsa1973@gmail.com 

 

Article history 

Received :  February, 2022 

Revised : March, 2022 

Accepted : April, 2022 
 

 
DOI :  

 

Abstraksi 

 

Kemajuan seni pertunjukan Bali yang notabena bernafaskan Hindu 

bersanding dengan kemajuan kesenian yang bernafaskan Islam di Kota 

Mataram, Nusa Tenggara Barat (NTB) mencerminkan kehidupan sosial 

masyarakatnya penuh dengan rasa toleransi. Untuk menunjukan pada 

dunia luar keharmonisan tersebut, melalui Himpunan Seniman Mataram 

NTB tampil pada agenda Pesta Kesenian Bali tahun 2017. Setelah melalui 

proses analisis ide, serta kebutuhan garapan, disepakati untuk mengangkat 

asal mula Desa Ndot (Ndut). Jaran Ndut adalah salah satu garapan tari 

kreasi yang memadukan unsur-unsur budaya Bali (Hindu) dan Sasak 

(Islam) dengan mengangkat legenda desa setempat, bertemakan 

kepahlawanan. Mewujudkan garapan tersebut ditunjuklah beberapa dosen 

Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar sebagai penata tari dan 

karawitannya. Tari kreasi ini terinsfirasi dari karya-karya sebelumnya, dan 

penciptaan tari kreasi Jaran Ndut menggunakan metode eksplorasi, 

improvisasi, forming, dan telah disajikan pada PKB tahun 2017. Periode 

selanjutnya, sejalan dengan program kurikulum Merdeka Belajar Kampus 

Merdeka (MBKM) semoga HSM dapat berkerjasama sebagai mitra 

MBKM ISI Denpasar sebagai tempat pelaksanaan program untuk 

meningkatkan kemampuan hardskill dan softskill mahasiswa. 

 

Kata Kunci: Tari Kreasi, Jaran Ndut, PKB 2017, HSM, NTB. 

 

Abstract  

 

The progress of Balinese performing arts which incidentally breathes 

Hinduism, coupled with the advancement of art that breathes Islam in the 

city of Mataram, West Nusa Tenggara (NTB) reflects the social life of the 

people full of tolerance. To show the outside world this harmony, the 

Mataram NTB Artists Association appeared on the agenda for the 2017 

Bali Arts Festival. After going through the process of analyzing ideas, as 

well as the need for cultivation, it was agreed to raise the origin of Ndot 

Village (Ndut). Jaran Ndut is one of the creations of dance creations that 

combines elements of Balinese (Hindu) and Sasak (Islamic) culture by 

bringing up local village legends, with the theme of heroism. In realizing 

this work, several lecturers from the Indonesian Institute of the Arts (ISI) 

Denpasar were appointed as dance and musical stylists. This dance 

creation is inspired from previous works, and the creation of Jaran Ndut 

dance creation uses exploration, improvisation, forming methods, and has 

been presented at the 2017 PKB. The next period, in line with the Merdeka 

Belajar Kampus Merdeka (MBKM) curriculum program, hopefully HSM 

can work together as a partner of MBKM ISI Denpasar as a place for 

program implementation to improve students' hard skills and soft skills. 

 

Keywords: Dance Creation, Jaran Ndut, PKB 2017, HSM, NTB. 

 © 2022 Some rights reserved 

 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  10  

PENDAHULUAN  

 

I Made Bandem dan Fredrik Eugene deBoer (2004:103-104) menjelaskan bahwa 

setelah Bali jatuh ketangan Belanda tahun 1908, kebangkitan budaya mulai terjadi di Bali 

Utara pada tahun pertama abad ke-20. Banyak grup-grup tari atau musik gamelan baru yang 

muncul dan memiliki kreativitas tinggi. Di antara bentuk-bentuk yang baru diciptakan adalah 

sebuah tari yang sering disambut penonton Bali dengan tepuk tangan yang riuh, yakni tari 

kebyar. Sumber-sumber tarian ini adalah legong, tapi inspirasinya adalah kebanggaan 

kompetitif. Terkait dengan uraian tersebut, Dibia (2013: 22) menyatakan bahwa jaman Bali 

baru atau modern berlangsung dari sejak jatuhnya Bali ketangan Belanda hingga sekarang. 

Bali mulai dibanjiri oleh nilai-nilai budaya asing, terutama dari lingkungan budaya Barat 

(Eropa dan Amerika), dan pada jaman ini pula Bali masuk ke tatanan masyarakat global. 

Kehidupan seni di Bali, khususnya seni tari memasuki era baru yang ditandainya dengan 

munculnya garapan-garapan baru yang lebih mencerminkan kebebasan ekspresi individu 

penciptanya, mulai mengadopsi unsur-unsur budaya luar atau asing.  

Berdasarkan penjelasan di atas, bahwa tarian-tarian Bali kreasi baru mendapat 

kebebasan bentuknya ketika Bali telah jatuh ketangan Belanda. Sebagaimana budaya luar 

yang lebih bebas yang dikatakan sangat bertentangan dengan budaya Timur berangsur-angsur 

memiliki ruang, diminati di tengah-tengah kehidupan masyarakat Bali. Budaya luar diadopsi 

ke ruang kreativitas sebagai bagian dari kebebasan berekspresi dalam mewujudkan suatu 

garapan baru. Namun, di tengah-tengah gempuran budaya luar tersebut, kesenian yang lebih 

dahulu berkembang di Bali, baik dari jaman pra-sejarah, sejarah/ Bali kuna, klasik, 

diantaranya Rejang, Baris Gede, Sanghyang, Barong Ket, Barong Brutuk, Barong Landung, 

Gambuh, masih tetap dipertahankan, bahkan sebagai acuan atau fundamental yang baku oleh 

para penata tari dalam berkarya mewujudkan bentuk garapan baru yang telah memasuki era 

revolusi industri 4.0. Walau Bali telah kalah dari bangsa Belanda dengan ditandai perang 

puputan Klungkung 1908 serta berangsur-angsur dibarengi dengan runtuhnya sistem 

feodalisme di Bali, namun beberapa gubahan-gubahan tarian Bali tidak terlepas dari peran 

serta pihak puri atau keraton walau tidak sekuat saat sebelumnya. 

Memasuki era 1960-an, kemunculan beberapa garapan tarian kreasi baru di daerah 

Bali sangat banyak dipengaruhi oleh setelah berdirinya dua lembaga pendidikan formal 

bidang seni, yakni Kokar/ SMKI Bali (SMKN 3 Sukawati) dan lembaga tinggi seni ASTI/ 

STSI (ISI Denpasar) yang mewajibkan para siswa/ mahasiswanya agar dapat menghasilkan 

garapan baru sebagai syarat kelulusan. Kemunculan garapan tari kreasi/ tarian lepas yang 

diciptakan oleh para koreografer (guru/ dosen, siswa) menambah banyak pula jenis-jenis 

garapan baru yang muncul kemudian. Seperti halnya tari Kidang Kencana, tari Gopala, Petruk 

Masal, Tedung Sari, Prawireng Putri, tari Cilinaya, Wirayuda, Belibis, Cendrawasih, 

Yudapati, Satya Brasta, Jalak, Sekar jagat, Garuda Wisnu, Stuti Puja, Aguru, Merak Angelo, 

Kembang Girang, dan lain sebagainya.  Terbentuknya tarian kreasi tersebut merupakan 

kelanjutan dari masa keemasan jenis tarian kekebyaran yang muncul di Bali sebelumnya 

(1920-1950), diantaranya hingga kini masih exis antara lain Tari Truna Jaya, Palawakya, 

Kebyar Duduk, Oleg Tambulilingan, Margapati, Panji Semirang, Wiranata, Wiranjaya, 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  11  

Nelayan, Demang Miring, dan tari Tani. Bentuk tarian ini memengaruhi beberapa tarian 

kreasi yang muncul setelahnya berdasarkan konsep dan ide penatanya.  

Ide-ide garapan baru tidak hanya ada dalam ranah kedua lembaga tersebut, namun 

semenjak bergulirnya Pesta Kesenian Bali  (PKB) yang diselenggarakan setiap tahun telah 

memberikan ruang kebebasan ekspresi bagi seniman luar lembaga pendidikan untuk berkarya, 

walau beberapa penatanya merupakan alumni dari kedua lembaga tersebut. Garapan kreasi 

baru yang muncul saat pelaksanaan Pesta Kesenian Bali kemungkinan telah mencapai 

ratusan, bahkan ribuan karya tari, baik yang masih eksis maupun yang tenggelam oleh 

perkembangan jaman. Tari kreasi topeng Tenget, topeng Bugis, Kanyaka Sura, Puja 

Prasamya, merupakan deretan sebagian tarian yang tercipta dalam kancah PKB yang masih 

eksis hingga kini, bahkan diantaranya dipelajari oleh masing-masing sekaa/ sanggar tari di 

daerah Bali/ dan luar Bali. Perhelatan Pesta Kesenian Bali yang diprakarsai oleh Almarhum 

Ida Bagus Mantra, dari tahun ketahun memperlihatkan geliat kemajuan yang sangat pesat, 

khususnya pada materi gong kebyar dewasa selalu ada nuansa-nuansa baru yang mampu 

memikat hati penontonnya. Namun, nuansa kebaruannya tidak serta merta meninggalkan seni 

tradisi yang sudah ada, namun justru seni tradisi sebagai dasar pijakan dalam berkarya. 

Biasanya dalam penampilan duta-duta kabupaten/ kota di Bali menyajikan materi tabuh 

lelambatan, tabuh kreasi, tari kreasi, sandya gita, dan fragmen tari. Namun dalam dekade 

belakangan ini sebagian materi mulai ditiadakan yang kemungkinan dengan alasan agar 

pementasan tidak terlalu memakan waktu lama, atau tidak terlalu monotun.     

Di tahun 2017 silam, perhelatan Pesta Kesenian Bali yang XXXIX, pada tanggal 5 

Juli 2017 melibatkan seniman-seniwati dari Kota Mataram, Lombok, Nusa Tenggara Barat 

yang bernaung di bawah Himpunan Seniman Muda Mataram, tampil sebagai pendamping 

Gong Kebyar Dewasa berhadapan dengan Kota Denpasar. Ini membuktikan bahwa kesenian 

Bali tidak hanya digemari di daerah asalnya saja, namun telah menjadi primadona didaerah 

luar Bali, khususnya di Kota Mataram. Sajian yang dikemas saat itu merupakan perpaduan 

budaya Bali dan Sasak dengan dibawakan secara apik oleh seniman Bali dan Sasak, sehingga 

membuat decak kagum semua penonton. Beberapa materi yang ditampilkan adalah tabuh 

kreasi Ranu Bawa, materi tarian wajib yaitu tari Wiranjaya, tari kreasi Jaran Ndut, dan 

fragmen tari dengan judul “Witning Lingsar”, yang mengangkat sejarah awal keberadaan pura 

Lingsar di tanah Lombok. Sebagai Salah satu dari sajian yang akan diuraikan dalam artikel ini 

adalah tari kreasi “Jaran Ndut” yang merupakan hasil ciptaan penulis yang mengangkat 

kearifan lokal pulau Lombok. Menggunakan seperangkat gamelan gong kebyar, penata 

iringannya adalah Bapak I Gede Mawan, S.Sn., M.Si. 

Alma M. Hawkins dalam sebuah bukunya yang berjudul Mencipta Lewat Tari yang 

telah diterjemahkan oleh Sumandiyo Hadi (2003), menyatakan bahwa pengalaman-

pengalaman tari yang memberikan kesempatan bagi aktivitas yang diarahkan sendiri, serta 

memberi sumbangan beberapa tahapan bagi pengembangan kreatif, hal tersebut dapat 

diklasifikasikan menjadi tiga bagian utama yakni tahapan eksplorasi, tahap improvisasi, dan 

terakhir tahap forming/ komposisi. Bagian tahapan eksplorasi/ penjajagan pengalaman 

koreografer sudah termasuk berpikir, berimajinasi, merasakan dan merespons. 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  12  

Dibia dalam sebuah bukunya yang berjudul Puspa Sari Tarian Bali (2013) 

menyatakan bahwa perkembangan tarian Bali pada era bali baru/ modern ditandai saat Bali 

jatuh ketangan Belanda. Pada jaman tersebut khususnya seni tari, memasuki era baru yang 

ditandai dengan munculnya garapan-garapan baru yang lebih mencerminkan kebebasan 

ekspresi individu penciptanya, termasuk karya-karya yang mulai mengadopsi unsur-unsur 

budaya luar atau asing. Kemudian pada jaman ini kehidupan seni tari Bali menjadi semakin 

sekuler. Demikian pula mengenai tata rias dan busana dalam tarian adalah unsur penting 

sebagai identitas, karakter tokoh yang dimunculkan serta melalui busana diketahui status 

sosial dari peranan yang dibawakan. Buku ini sangat relevan dalam proses penciptaan karena 

dapat memberikan konstribusi dalam pemilihan gerak-gerak tari yang bernuansa kebaruan 

dengan mengadopsi budaya luar.   

Sri Yaningsih dkk., dalam bukunya Tari Gandrung Lombok (1993/1994) menyatakan 

bahwa dalam konteks perjalanan sejarah Lombok mendapat pengaruh dalam bentuk-bentuk 

kesenian dan adat istiadat. Kedatangan orang luar Lombok dengan berbagai cara 

mencerminkan keanekaan kesenian yang ada seperti kesenian-kesenian yang termasuk dalam 

rumpun Jawa-Bali, rumpun Melayu, dan yang termasuk rumpun bernapaskan Islam.  Tradisi-

tradisi yang berkembang sejalan dengan kedatangan suku Bali, Jawa, dan suku lainnya 

selanjutnya berakulturasi dengan budaya setempat (Sasak). Lebih lanjut dijelaskan pula 

beberapa jenis gerakan tari yang mencirikan Sasak seperti gerakan tapak enggang, tapak 

ngentep, nyengkang, tindak barong, nginggek, tindak ngarep, dan sebagainya. Buku ini 

sangat relevan dalam proses penciptaan tarian jaran ndut, terutama dalam pemilihan pola 

gerakan yang bersumber dari gerakan tari Sasak-Lombok. 

Buku-buku tersebut di atas relevan sebagai sumber acuan dalam proses penggarapan 

tarian kreasi Jaran Ndut untuk mendukung dalam proses mewujudkan beberapa pola gerak, 

suasana, pola lantai, dan karakter. Sebagai dasar pijakan metode penciptaan tari kreasi Jaran 

Ndut ini mengacu kepada ketiga tahapan penciptaan sebagaimana yang ditawarkan oleh Alma 

H. Hawkins.  

 

METODE PELAKSANAAN 

Mewujudkan garapan seni tari kreasi baru diperlukan beberapa sumber, baik berupa 

data tertulis, tidak tertulis, atau mencari informan dengan cara mendatangi nara sumber/ 

informan tersebut agar dapat data untuk memperkuat suatu konsep garapan seni. Sumber 

lainnya berupa dokumentasi audio visual garapan tari kreasi baru yang sudah ada sebelumnya 

untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam.  

Penciptaan tari kreasi Jaran Ndut menggunakan metode sebagaimana yang ditawarkan 

oleh Alma M. Hawkins dalam sebuah bukunya yang berjudul Mencipta Lewat Tari yang telah 

diterjemahkan oleh Sumandiyo Hadi (2003:23-40). Dalam bukunya dijelaskan bahwa 

pengalaman-pengalaman tari yang memberikan kesempatan bagi aktivitas yang diarahkan 

sendiri, serta memberi sumbangan bagi pengembangan kreatif, dapat diklasifikasikan menjadi 

tiga bagian utama: eksplorasi, improvisasi, dan forming/ komposisi. Eksplorasi/ penjajagan 

termasuk berpikir, berimajinasi, merasakan dan merespons. Tahap ini dilakukan secara cermat 

dengan mempertimbangkan gerak torso, kualitas gerak, dan balans. Buku ini sangat relevan 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  13  

sebagai pendukung garapan ini, terutama dalam menentukan tahapan, cara menciptakan tari 

kreasi baru yang terarah. Lebih lanjut dijelaskan oleh Sumandiyo (2003: 123) menciptakan 

suatu tarian baru sesungguhnya adalah suatu kegiatan kreatif. Pencipta mengeksplorasi data 

indera dan perasaan tentang persepsinya, bermain dengan materi-materinya dan respons 

imajinatif  serta menstransformasikan ke dalam konsepsi imajinya. Ketika imajinya yang unik 

memberi bentuk, maka suatu tarian baru lahir. 

 

PEMBAHASAN 

Proses Garapan 

Garapan tari kreasi Jaran Ndut adalah garapan kolabosari yang masih berpijak pada 

gerak-gerak tarian khas Lombok dan Bali, namun telah mengalami pengolahan/ stilirisasi 

gerak,  kemudian dikembangkan sesuai dengan kebutuhan garapan. Ide garapan, alur cerita, 

pola gerak, pola tata rias dan busana merupakan hasil perpaduan dari dua budaya yakni Bali 

dan Lombok (Sasak). Susunan (papeson) tariannya mengacu pada pola-pola tradisi Bali yang 

telah berkembang.  Terkait dengan struktur garapan, sebagaimana Djelantik ((2008, 39) 

menyatakan bahwa struktur atau susunan suatu karya seni adalah aspek yang menyangkut 

keseluruhan dari karya itu dan meliputi juga peranan masing-masing bagian dalam 

keseluruhan itu, mengandung arti bahwa di dalam karya seni itu terdapat suatu 

pengorganisasian, penataan, ada hubungan tertentu antara bagian-bagian yang tersusun itu.  

Berdasarkan penjelasan tersebut, tari kreasi Jaran Ndut merupakan sebuah garapan yang 

ditata secara khsusus, memiliki keterkaitan alur antara bagian awal sampai bagian akhir 

sehingga memunculkan kesan kesatuan (unity) lakon. Adapun susunan dari garapan ini terdiri 

dari: 

Pangawit; menggambarkan masyarakat Pajarakan Rembiga Mataram yang sedang mensiasati 

kepindahan mereka. Kegelisahan, kecemasan mereka karena secara terus menerus diterpa 

bencana. Gerak-gerak yang muncul lebih banyak mengalun, dan sewaktu-waktu cepat dan 

tegas. Adegan ini suasananya agung, hening, berwibawa. Papeson; menggambarkan 

ketangkasan, kegesitan tokoh masyarakat Pajarakan. Bagian ini lebih banyak didominir oleh 

gerakan rampak, dengan menekankan kekuatan kaki. Suasana agung, gembira, lincah. 

Pangawak; menggambarkan masyarakat Pajarakan menghadap sesepuh desa sebagai panutan 

mereka. Suasana agung, lirih, mengalun dan riang. Serta bagian Pangecet/ Pakaad; 

menggambarkan keberangkatan masyarakat Pajarakan Rembiga Mataram dengan menaikki 

kuda dan setalah lama berjalan tibalah di wilayah Lingsar. Suasana riang gembira, tangkas, 

lincah, gesit, dan hening. 

Adapaun tahapan-tahapannya yakni: 1) Tahap Eksplorasi; Pada tahap ini penata 

melakukan penjajagan dengan mendatangi tokoh-tokoh seniman tari, seniman karawitan, 

sastrawan, tokoh masyarakat lombok khususnya yang berdomisili di Kota Mataram. 

Pembicaraannya mengarah kepada pengertian dari kata Jaran Ndut tersebut, tokoh siapa yang 

muncul dalam cerita tersebut, bagaimana masyarakat setempat mempercayai kejadian 

tersebut, karakter dari tokoh yang muncul dalam ceritanya, serta berdiskusi tentang tari-tarian 

khas lombok yang mungkin bisa digunakan sebagai pijakan dalam penciptaan tariannya. 

Adapun tokoh-tokoh yang penata datangi ditahap penjajagan antara lain bapak I Wayan 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  14  

Kantun, Bapak I Wayan Wester, SSP., Bapak Drs. I Ketut Yoni, Bapak I Made Sujaya Putra, 

dan Bapak Ida Bagus Wayan Asta. Tentunya dalam kegiatan serangkaian pendampingan 

Gong Kebyar Dewasa Pesta Kesenian Bali tahun 2017, informasi penting juga diperoleh dari 

Bapak Dr. I Gede Yudarta, SSKar., M.Si.  Dari pembicaraan tersebut dihasilkan kesepakatan 

bahwa tari kreasi Jaran Ndut dibawakan oleh penari perempuan, dengan karakter putri keras. 

Alasan lainnya karena penari perempuan lebih banyak terdapat di kota tersebut dan 

kemampuan teknik tarinya sangat baik.   

Sebelum mewujudkan garapan, sebelumnya dilaksanakan seleksi penari pada bulan 

Pebruari 2017 didampingi oleh ketua sanggar tari yang ada sekota Mataram, bertempat di 

sanggar Saraswati yang diikuti lebih dari 100 orang penari laki-laki dan perempuan. Hasil 

dari seleksi tersebut penata menunjuk/ memilih delapan orang penari perempuan yang akan 

membawakan tari kreasi kelompok “Jaran Ndut”. Pemilihan dengan seleksi sangat penting, 

sebagaimana Sukerta (2016: 9) menyatakan menentukan penyaji atau pelaku seni juga 

merupakan bagian atau ruang lingkup kegiatan riset, karena pemilihan penyaji atau pelaku 

seni untuk menyajikan karya seni tidak hanya sekedar memilih, tidak karena kedekatan, 

melainkan menggunakan pertimbangan tertentu sesuai dengan kebutuhannya. Terkait dengan 

hal tersebut pemilihan penyaji tari kreasi Jaran Ndut, penata lakukan secara cermat dan tepat, 

karena penari/ penyaji sangat menentukan kualitas dari suatu garapan karya seni tari, serta 

sebagai media penyaji setidaknya telah memiliki teknik gerak yang berkualitas. Selain itu 

tinggi badan (pengadeg) penari juga salah satu syarat penting dalam bentuk tari kelompok.  2) 

Tahap Improvisasi; Setelah tahap eksplorasi dilalui selanjutnya tahap improvisasi, dimana 

pada tahapan ini penata melakukan pencarian gerak secara mandiri, dan sewaktu-waktu 

bersama-sama dengan kedelapan penarinya.  Percobaan menemukan gerak-gerak baru 

dilakukan secara bebas,  baik yang bernuansa Bali ataupun Lombok. Untuk memudahkan 

menyusun susunan pola gerakan, penulis merekam atau mencatat bila menemukan pola 

gerak-gerak baru dengan metode pencatatan sendiri. Selama proses musik iringan digarap, 

penulis mengumpulkan gerakan tarinya menggunakan hitungan. Unsur lainnya, penulis 

mencoba menemukan pola lantai, desain gerak, level gerak, yang bernuansa kebaruan  namun 

masih sesuai kebutuhan garapannya. Hal terpenting dari tari kreasi ini adalah menggunakan 

property kuda. Disini penulis dan pendukung tari  mencoba menggunakan property kuda-

kudaan berbahan karton agar dapat memperoleh desain gerak yang diinginkan. Dengan media 

tubuh dari beberapa kali percobaan, tidak tertutup gerakan yang telah dikumpulkan/ dirangkai 

mengalami perubahan agar menemukan motif, variasi gerak/ level, volume sikuen gerak, 

dinamika, tempo, kulitas, serta ekspresi yang diinginkan, sehingga bagian demi bagian 

garapan dapat terwujud dengan utuh, harmonis dan dinamis. 3) Tahap Forming; Setelah 

melewati tahap eksplorasi dan improvisasi, tahapan selanjutnya adalah tahapan forming. 

Keseluruhan struktur papeson tari yang telah terbentuk dari unsur-unsur frase gerak, level, 

pola lantai, tempo, ritme, ekspresi, dan lainnya disesuaikan dengan musik iringannya. Dalam 

proses pembentukan, penulis berusaha mewujudkan gerak tari  dengan menekankan kualitas 

gerak yang tercakup unsur agem, tandang, tangkep, tangkis, wiraga, wirasa, wirama, dan 

wibawa mencapai keseimbangan.  Pada tahapan ini, kadang kala ada saatnya beberapa 

gerakan dipotong atau ditambahkan dengan pola baru karena harus menyesuaikan dengan 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  15  

musik iringannya. Boleh dikatakan pada tahap ini merupakan tahap yang paling sulit dan 

memerlukan waktu lama, karena dari delapan (8) penari harus disesuaikan agar terwujud 

kekompakan yang maksimal tanpa menonjolkan kemampuan individualnya sehingga 

garapannya berbobot secara kesatuan (unity).  

 Dalam proses pembentukan ini, setiap papeson ditata agar sesuai dengan musik 

iringannya. Sebelum penyempurnaan secara keseluruhan, penata membentuk bagian pangawit 

terlebih dahulu, kemudian pada bagian papeson, pangawak, dan pangecet/ pakaad. Ini 

dilakukan beberapa kali penyesuaian sampai akhirnya memperoleh bentuk garapan yang 

maksimal dengan durasi waktu 11 menit. Beberapa gerakan yang muncul dalam garapan tari 

kreasi Jaran Ndut yakni; agem ngawan, agem kiwa, piles, nengkleng, gerakan sembahan, 

kipekan, nyegut, seledet, ngelier, nabdab saput, nabdab selendang, nabdab gelung, tindak 

barong, malpal, nyeregseg, ngejat pala, nongklang (saat menggunakan property kuda-

kudaan), jongkok kadean, ulap-ulap, ngeteb, mapiteh, dan lainnya. Kesemua unsur-unsur pola 

gerakan tersebut tersusun dalam struktur tariannya yang tercakup dalam; kawitan, papeson, 

pangawak, dan pangecet/pakaad.    

Setelah ketiga tahapan di atas dilalui, kemudian tahap akhirnya adalah tahap 

penampilan. Penampilan secara utuh tari kreasi Jaran Ndut yang telah melalui proses 

perhitungan yang matang, baik dari segi gerak, pola lantai, ekspresi, tata rias dan busana, 

property dan lainnya. 

Tata Rias, Busana, dan Properti  

Tata rias dan busana merupakan hal penting dalam suatu karya tari, karena melalui 

penataan rias dan busana akan mampu memberikan identitas, karakter, atau peranan yang 

akan ditampilkan di atas panggung, sehingga penonton pun akan mengetahuinya pula. 

Sebagaimana Budiarsa (2009:34-35) menyatakan bahwa tata rias adalah segala upaya 

mengubah wajah dengan menggunakan alat-alat kosmetik (make-up) untuk merubah karakter 

pribadi menjadi karakter tokoh yang dibawakan, untuk memperkuat ekspresi atau 

mempertegas tokoh dan untuk menambah daya tarik penampilan serta mempercantik wajah. 

Serta tata busana adalah segala perlengkapan yang dikenakan oleh penari untuk 

memperagakan peran tertentu di atas pentas. Tata busana dapat berupa pakaian yang 

berfungsi sebagai penutup (pelindung) badan ataupun peralatan untuk kelengkapan menari 

(property). Perhiasan ataupun tanda pengenal, merupakan tata busana yang dapat secara jelas 

membedakan pemeran satu dengan pemeran yang lain, misalnya untuk membedakan busana 

raja, patih, pangeran, prajurit, rakyat, raksasa, binatang dan sebagainya, serta dipertegas oleh 

perbedaan warna busananya. 

Berdasarkan pernyataan di atas, tari kreasi Jaran Ndut mengenakan tata rias dan 

busana, telah melalui proses pemilihan yang matang, sehingga dapat mendukung garapan 

secara maksimal. Adapun unsur-unsur tata busananya yaitu: gelungan dengan tipe 

keklopingan dihiasi prekapat, bunga bancangan, badong kulit, simping warna orange, 

selendang warna pink, sesaputan warna maroon, baju lengan pendek, celana panjang, stewel, 

gelang kana, penekes, ampok-ampok, dengan property kuda warna putih. Demikian pula tata 

riasnya menggunakan tata rias wajah putri keras, yakni; dasar bedak, bedak tabur, merah pipi, 

alis-alis, aye-shadow (putih, merah, biru, kuning), caling kidang, cundang/ urna, air liner 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  16  

untuk mempertegas garis mata, dan mengenakan gecek putih. Utuk lebih jelasnya seperti 

gambar nomor 01 di bawah.    

 
Gambar 1. Penari Jaran Ndut  

 
Gambar 2. Properti Kuda-kudaan Tari Kreasi Jaran Ndut 

Tempat Pementasan  

Diketahui secara umum tempat pementasan dapat berbentuk berupa melingkar/ arena, 

tapal kuda, procenium, dan lainnya.  Pada dasarnya berbagai seni pertunjukan biasanya 

disajikan di panggung yang disesuaikan dengan teks dan konteknya. Di Bali tempat 

pementasan seni pertunjukan tarian  disebut kalangan, biasanya kalangan dibuat secara tidak 

permanen dengan hanya dibatasi oleh bentangan bambu, dibatasi oleh simbol-simbol 

keagamaan seperti umbul-umbul, bandrangan, tombak, kober, tedung, dan lainnya. 

Disesuaikan dengan situasi setempat, kalangan mengambil tempat di area jeroan, jaba 

tengah, atau jaba sisi pada sebuah pura yang disesuaikan dengan jenis, teks dan konteks 

daripada seni pertunjukannya. Sebagaimana Bandem menyatakan bahwa kalangan merupakan 

panggung sementara yang dipersiapkan setiap kali ada pertunjukan. Seperti halnya dengan 

pura yang menaunginya, kalangan ditata sedemikian rupa agar sesuai dengan poros-poros 

ritual kaja dan kelod dan dihiasi dengan bunga dan hiasan-hiasan sementara lainnya (Bandem, 

2004:42). Pada umumnya kalangan menghadap arah Utara atau Timur, karena arah tersebut 

dianggap sakral, tempat bersemayamnya para dewata, dan akan mampu memberikan 

kekuatan taksu pada sebuah pertunjukan seni tari khususnya. Namun dalam 

perkembangannya pura-pura yang ada di Bali telah memiliki tempat pementasan yang 

permanen berupa wantilan. Di wantilan inilah biasanya seni pertunjukan yang bersifat hiburan 

digelar serangkaian kegiatan upacara agama Hindu Bali. Jika dalam penyajian seni di area 

kalangan antara penari dan penonton hampir tanpa batas, tetapi dalam penyajian seni di area 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  17  

wantilan antara penari dan penonton telah dibatasi oleh jarak yang pasti. Keberadaan penari 

lebih tinggi dari penonton, dan penonton dapat menonton dari arah depan, samping kanan, 

atau samping kiri.  

Setelah beberapa kali melakukan pentas percobaan, pertunjukan tari kreasi Jaran Ndut 

dipentaskan di stage terbuka Ardha Candra, Taman Budaya Bali oleh Himpunan Seniman 

Muda Mataram Lombok, serangkaian Pesta Kesenian Bali XXXIX tahun 2017, pada tanggal 

5 Juli 2017, sebagai pendamping parade Gong Kebyar Dewasa berhadapan dengan Kota 

Denpasar. Berkapasitas lebih dari seribu orang, stage terbuka ini berbentuk tapal kuda atau 

bentuk “U” sehingga penonton dapat menyaksikan pertujukannya dari arah depan, samping 

kanan, dan samping kiri stage. Selain Ardha Candra, di Taman Budaya Bali juga terdapat 

tempat pertunjukan lainnya yakni; kalangan Ratna Kanda, kalangan Angsoka, kalangan 

Ayodya, Ksiarnawa stage, Wantilan. Stage terbuka Ardha Candra seperti gambar nomor 02 di 

bawah adalah suasana kegiatan HSM melaksanakan gladi bersih sebelum pementasan. 

 
Gambar 3. Panggung terbuka Ardha Candra 

 

KESIMPULAN 

Dikisahkan perjalanan sekelompok masyarakat yang mengungsi dari dusun Pajarakan 

Rembiga Mataram sedang dalam perjalanan terlunta-lunta mencari lokasi pemukiman yang 

baru untuk melanjutkan kehidupan mereka. Di bawah pimpinan seseorang yang dihormati 

oleh masyarakat tersebut, dengan menaikki kuda melakukan perjalanan yang panjang kearah 

Timur. Adapun kuda yang dinaikki oleh orang yang dihormati tersebut adalah kuda memiliki 

insting yang sangat tajam dan cerdik. Dengan mengikuti dari langkah kuda ini tibalah 

kelompok masyarakat tersebut di suatu tempat di sekitar wilayah Lingsar. Tajamnya insting 

yang dimiliki oleh kuda dan memiliki daya penciuman tajam yang mampu memberikan 

petunjuk tempat yang baik sebagai pemukiman. Dari perjalanan yang ditempuh selama 21 

hari, akhirnya kuda tersebut menunjukan keanehan dalam tingkah laku, dan seketika berhenti. 

Tidak banyak yang bisa memahami tingkah kuda tersebut sehingga akhirnya mereka 

beristirahat di wilayah yang tidak diketahui namanya. Si penguasa wilayah yang mendengar 

kedatangan mereka akhirnya mendatangi dan menanyakan arah tujuannya. Setelah berdialog 

ternyata si penguasa wilayah masih ada hubungan kekerabatan dan mempersilakan mereka 

untuk “ndot” (diam), menghentikan perjalanan untuk bermukim di wilayah tersebut. Untuk 

itulah selanjutnya daerah ini dinamakan Desa Ndot, untuk memperingati sebagai pengingat 

pemukiman orang-orang dari Pajarakan di wilayah barunya. 

 

 



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  18  

SIMPULAN  

 Himpunan Seniman Muda Mataram (HSM) Lombok Nusa Tenggara Barat adalah 

wadah bagi berkumpulnya para seniman Bali dan Sasak dalam mengembangan aktivitas dan 

kreativitasnya dalam pemajuan seni dan budaya bangsa. Potensi seniman-seniwati di HSM 

sangat bagus dan memiliki skill yang maksimal. Dari program pengabdian ini yang dibarengi 

dengan pembelajaran pemberdayaan masyarakat khususnya para penggiat seni, para dosen ISI 

Denpasar dan seniman Sasak telah melaksanakan work shop tari Bali dan Sasak untuk 

pemajuan seni pertunjukan setempat. HSM telah tampil maksimal dan mampu memikat 

penonton karena materi sajiannya terdapat unsur-unsur kebaruan hasil dari elaborasi dua (2) 

budaya yang berbeda. Penyajian sebagai pendamping pada parade Gong Kebyar Dewasa 

tahun 2017, tanggal 5 Juli 2017, Pukul 20.00 Wita-selesai yang berhadapan dengan GKD. 

Kota Denpasar adalah pewujudan keharmonisan melalui berkesenian, serta cerminan bahwa 

seni budaya yang bernafaskan kearifan lokal sangat perlu dipertahankan sebagai identitas jiwa 

bangsa Indonesia.  

 
Gambar 4. Penulis bersama penari 

DAFTAR PUSTAKA  

Alma M. Hawkins. (2003), Creating Through Dance atau Mencipta Lewat Tari, terjemahan 

Y. Sumandiyo Hadi. Jurusan Seni Tari FSP. ISI Yogyakarta, Yogyakarta.  

Bandem, I Made dan Fredrik Eugene deBoer. (2004),  Kaja and Kelod Balinese Dance in 

Transition atau Kaja dan Kelod Tarian Bali dalam Transisi, terjemahan Marlowe 

Makaradhwaja Bandem. ISI Jogjakarta, Jogjakarta. 

Brandon, James R. (2003),  Theatre in Southeast Asia atau Jejak-Jejak Seni Pertunjukan Asia 

Tenggara, terjemahan R.M. Soedarsono. Pusat Penelitian dan Pengembangan 

Pendidikan Seni Tradisional UPI, Bandung. 

Budiarsa, I Wayan. (2009), “Tari Rejang Sutri Di Desa Pakraman Batuan, Sukawati, Gianyar 

(Kajian Struktur, Fungsi, dan Tata Rias Busana)”.  Jurusan Tari FSP ISI Denpasar, 

Denpasar. 

Dibia, I Wayan. (2013), Puspa Sari Seni Tari Bali. Jurusan Seni Tari FSP. ISI Denpasar, 

Denpasar. 

Djelantik, A.A.M. (2008), Estetika Sebuah Pengantar.  MSPI, Jakarta. 

Sri Yaningsih dkk., (1993/1994), Tari Gandrung Lombok.  Direktorat Jendral Kebudayaan 

Departemen Pendidikan dan Kebuadayaan, Jakarta.  



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan  Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1  Nomor 1 , April 2022, Halaman 9-19 

 

  19  

Sukerta, Pande Made. (2016), “Seni Pertunjukan Berbasis Riset. Prosiding Seminar Seni 

Pertunjukan Berbasis Kearifan Lokal”. Editor: I Nyoman Sedana.  FSP ISI Denpasar, 

Denpasar.  

 


