Tari Kreasi
Jaran Ndut
Sebuah
Garapan
Kolaborasi
Budaya Bali dan
Sasak-Lombok

| Wayan Budiarsa

Ypendidikan Seni Pertunjukan,
Institut Seni Indonesia Denpasar

Y wayanbudiarsal973@gmail.com
Article history
Received : February, 2022

Revised : March, 2022
Accepted : April, 2022

DOl :

IPS|

Kemajuan seni pertunjukan Bali yang notabena bernafaskan Hindu
bersanding dengan kemajuan kesenian yang bernafaskan Islam di Kota
Mataram, Nusa Tenggara Barat (NTB) mencerminkan kehidupan sosial
masyarakatnya penuh dengan rasa toleransi. Untuk menunjukan pada
dunia luar keharmonisan tersebut, melalui Himpunan Seniman Mataram
NTB tampil pada agenda Pesta Kesenian Bali tahun 2017. Setelah melalui
proses analisis ide, serta kebutuhan garapan, disepakati untuk mengangkat
asal mula Desa Ndot (Ndut). Jaran Ndut adalah salah satu garapan tari
kreasi yang memadukan unsur-unsur budaya Bali (Hindu) dan Sasak
(Islam) dengan mengangkat legenda desa setempat, bertemakan
kepahlawanan. Mewujudkan garapan tersebut ditunjuklah beberapa dosen
Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar sebagai penata tari dan
karawitannya. Tari kreasi ini terinsfirasi dari karya-karya sebelumnya, dan
penciptaan tari kreasi Jaran Ndut menggunakan metode eksplorasi,
improvisasi, forming, dan telah disajikan pada PKB tahun 2017. Periode
selanjutnya, sejalan dengan program kurikulum Merdeka Belajar Kampus
Merdeka (MBKM) semoga HSM dapat berkerjasama sebagai mitra
MBKM ISl Denpasar sebagai tempat pelaksanaan program untuk
meningkatkan kemampuan hardskill dan softskill mahasiswa.

AP2SENI

Abstraksi

Kata Kunci: Tari Kreasi, Jaran Ndut, PKB 2017, HSM, NTB.
Abstract

The progress of Balinese performing arts which incidentally breathes
Hinduism, coupled with the advancement of art that breathes Islam in the
city of Mataram, West Nusa Tenggara (NTB) reflects the social life of the
people full of tolerance. To show the outside world this harmony, the
Mataram NTB Artists Association appeared on the agenda for the 2017
Bali Arts Festival. After going through the process of analyzing ideas, as
well as the need for cultivation, it was agreed to raise the origin of Ndot
Village (Ndut). Jaran Ndut is one of the creations of dance creations that
combines elements of Balinese (Hindu) and Sasak (Islamic) culture by
bringing up local village legends, with the theme of heroism. In realizing
this work, several lecturers from the Indonesian Institute of the Arts (ISI)
Denpasar were appointed as dance and musical stylists. This dance
creation is inspired from previous works, and the creation of Jaran Ndut
dance creation uses exploration, improvisation, forming methods, and has
been presented at the 2017 PKB. The next period, in line with the Merdeka
Belajar Kampus Merdeka (MBKM) curriculum program, hopefully HSM
can work together as a partner of MBKM ISI Denpasar as a place for
program implementation to improve students' hard skills and soft skills.

Keywords: Dance Creation, Jaran Ndut, PKB 2017, HSM, NTB.
© 2022 Some rights reserved

© 2022 Segala bentuk plagiarisme dan penyalahgunaan hak kekayaan intelektual akibat diterbitkannya paper
pengabdian masyarakat ini sepenuhnya menjadi tanggung jawab penulis.



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

PENDAHULUAN

| Made Bandem dan Fredrik Eugene deBoer (2004:103-104) menjelaskan bahwa
setelah Bali jatuh ketangan Belanda tahun 1908, kebangkitan budaya mulai terjadi di Bali
Utara pada tahun pertama abad ke-20. Banyak grup-grup tari atau musik gamelan baru yang
muncul dan memiliki kreativitas tinggi. Di antara bentuk-bentuk yang baru diciptakan adalah
sebuah tari yang sering disambut penonton Bali dengan tepuk tangan yang riuh, yakni tari
kebyar. Sumber-sumber tarian ini adalah legong, tapi inspirasinya adalah kebanggaan
kompetitif. Terkait dengan uraian tersebut, Dibia (2013: 22) menyatakan bahwa jaman Bali
baru atau modern berlangsung dari sejak jatuhnya Bali ketangan Belanda hingga sekarang.
Bali mulai dibanjiri oleh nilai-nilai budaya asing, terutama dari lingkungan budaya Barat
(Eropa dan Amerika), dan pada jaman ini pula Bali masuk ke tatanan masyarakat global.
Kehidupan seni di Bali, khususnya seni tari memasuki era baru yang ditandainya dengan
munculnya garapan-garapan baru yang lebih mencerminkan kebebasan ekspresi individu
penciptanya, mulai mengadopsi unsur-unsur budaya luar atau asing.

Berdasarkan penjelasan di atas, bahwa tarian-tarian Bali kreasi baru mendapat
kebebasan bentuknya ketika Bali telah jatuh ketangan Belanda. Sebagaimana budaya luar
yang lebih bebas yang dikatakan sangat bertentangan dengan budaya Timur berangsur-angsur
memiliki ruang, diminati di tengah-tengah kehidupan masyarakat Bali. Budaya luar diadopsi
ke ruang kreativitas sebagai bagian dari kebebasan berekspresi dalam mewujudkan suatu
garapan baru. Namun, di tengah-tengah gempuran budaya luar tersebut, kesenian yang lebih
dahulu berkembang di Bali, baik dari jaman pra-sejarah, sejarah/ Bali kuna, Kklasik,
diantaranya Rejang, Baris Gede, Sanghyang, Barong Ket, Barong Brutuk, Barong Landung,
Gambuh, masih tetap dipertahankan, bahkan sebagai acuan atau fundamental yang baku oleh
para penata tari dalam berkarya mewujudkan bentuk garapan baru yang telah memasuki era
revolusi industri 4.0. Walau Bali telah kalah dari bangsa Belanda dengan ditandai perang
puputan Klungkung 1908 serta berangsur-angsur dibarengi dengan runtuhnya sistem
feodalisme di Bali, namun beberapa gubahan-gubahan tarian Bali tidak terlepas dari peran
serta pihak puri atau keraton walau tidak sekuat saat sebelumnya.

Memasuki era 1960-an, kemunculan beberapa garapan tarian kreasi baru di daerah
Bali sangat banyak dipengaruhi oleh setelah berdirinya dua lembaga pendidikan formal
bidang seni, yakni Kokar/ SMKI Bali (SMKN 3 Sukawati) dan lembaga tinggi seni ASTI/
STSI (ISI Denpasar) yang mewajibkan para siswa/ mahasiswanya agar dapat menghasilkan
garapan baru sebagai syarat kelulusan. Kemunculan garapan tari kreasi/ tarian lepas yang
diciptakan oleh para koreografer (guru/ dosen, siswa) menambah banyak pula jenis-jenis
garapan baru yang muncul kemudian. Seperti halnya tari Kidang Kencana, tari Gopala, Petruk
Masal, Tedung Sari, Prawireng Putri, tari Cilinaya, Wirayuda, Belibis, Cendrawasih,
Yudapati, Satya Brasta, Jalak, Sekar jagat, Garuda Wisnu, Stuti Puja, Aguru, Merak Angelo,
Kembang Girang, dan lain sebagainya. Terbentuknya tarian kreasi tersebut merupakan
kelanjutan dari masa keemasan jenis tarian kekebyaran yang muncul di Bali sebelumnya
(1920-1950), diantaranya hingga kini masih exis antara lain Tari Truna Jaya, Palawakya,
Kebyar Duduk, Oleg Tambulilingan, Margapati, Panji Semirang, Wiranata, Wiranjaya,

10



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

Nelayan, Demang Miring, dan tari Tani. Bentuk tarian ini memengaruhi beberapa tarian
kreasi yang muncul setelahnya berdasarkan konsep dan ide penatanya.

Ide-ide garapan baru tidak hanya ada dalam ranah kedua lembaga tersebut, namun
semenjak bergulirnya Pesta Kesenian Bali (PKB) yang diselenggarakan setiap tahun telah
memberikan ruang kebebasan ekspresi bagi seniman luar lembaga pendidikan untuk berkarya,
walau beberapa penatanya merupakan alumni dari kedua lembaga tersebut. Garapan kreasi
baru yang muncul saat pelaksanaan Pesta Kesenian Bali kemungkinan telah mencapai
ratusan, bahkan ribuan karya tari, baik yang masih eksis maupun yang tenggelam oleh
perkembangan jaman. Tari kreasi topeng Tenget, topeng Bugis, Kanyaka Sura, Puja
Prasamya, merupakan deretan sebagian tarian yang tercipta dalam kancah PKB yang masih
eksis hingga kini, bahkan diantaranya dipelajari oleh masing-masing sekaa/ sanggar tari di
daerah Bali/ dan luar Bali. Perhelatan Pesta Kesenian Bali yang diprakarsai oleh Almarhum
Ida Bagus Mantra, dari tahun ketahun memperlihatkan geliat kemajuan yang sangat pesat,
khususnya pada materi gong kebyar dewasa selalu ada nuansa-nuansa baru yang mampu
memikat hati penontonnya. Namun, nuansa kebaruannya tidak serta merta meninggalkan seni
tradisi yang sudah ada, namun justru seni tradisi sebagai dasar pijakan dalam berkarya.
Biasanya dalam penampilan duta-duta kabupaten/ kota di Bali menyajikan materi tabuh
lelambatan, tabuh kreasi, tari kreasi, sandya gita, dan fragmen tari. Namun dalam dekade
belakangan ini sebagian materi mulai ditiadakan yang kemungkinan dengan alasan agar
pementasan tidak terlalu memakan waktu lama, atau tidak terlalu monotun.

Di tahun 2017 silam, perhelatan Pesta Kesenian Bali yang XXXIX, pada tanggal 5
Juli 2017 melibatkan seniman-seniwati dari Kota Mataram, Lombok, Nusa Tenggara Barat
yang bernaung di bawah Himpunan Seniman Muda Mataram, tampil sebagai pendamping
Gong Kebyar Dewasa berhadapan dengan Kota Denpasar. Ini membuktikan bahwa kesenian
Bali tidak hanya digemari di daerah asalnya saja, namun telah menjadi primadona didaerah
luar Bali, khususnya di Kota Mataram. Sajian yang dikemas saat itu merupakan perpaduan
budaya Bali dan Sasak dengan dibawakan secara apik oleh seniman Bali dan Sasak, sehingga
membuat decak kagum semua penonton. Beberapa materi yang ditampilkan adalah tabuh
kreasi Ranu Bawa, materi tarian wajib yaitu tari Wiranjaya, tari kreasi Jaran Ndut, dan
fragmen tari dengan judul “Witning Lingsar”, yang mengangkat sejarah awal keberadaan pura
Lingsar di tanah Lombok. Sebagai Salah satu dari sajian yang akan diuraikan dalam artikel ini
adalah tari kreasi “Jaran Ndut” yang merupakan hasil ciptaan penulis yang mengangkat
kearifan lokal pulau Lombok. Menggunakan seperangkat gamelan gong kebyar, penata
iringannya adalah Bapak | Gede Mawan, S.Sn., M.Si.

Alma M. Hawkins dalam sebuah bukunya yang berjudul Mencipta Lewat Tari yang
telah diterjemahkan oleh Sumandiyo Hadi (2003), menyatakan bahwa pengalaman-
pengalaman tari yang memberikan kesempatan bagi aktivitas yang diarahkan sendiri, serta
memberi sumbangan beberapa tahapan bagi pengembangan kreatif, hal tersebut dapat
diklasifikasikan menjadi tiga bagian utama yakni tahapan eksplorasi, tahap improvisasi, dan
terakhir tahap forming/ komposisi. Bagian tahapan eksplorasi/ penjajagan pengalaman
koreografer sudah termasuk berpikir, berimajinasi, merasakan dan merespons.

11



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

Dibia dalam sebuah bukunya yang berjudul Puspa Sari Tarian Bali (2013)
menyatakan bahwa perkembangan tarian Bali pada era bali baru/ modern ditandai saat Bali
jatuh ketangan Belanda. Pada jaman tersebut khususnya seni tari, memasuki era baru yang
ditandai dengan munculnya garapan-garapan baru yang lebih mencerminkan kebebasan
ekspresi individu penciptanya, termasuk karya-karya yang mulai mengadopsi unsur-unsur
budaya luar atau asing. Kemudian pada jaman ini kehidupan seni tari Bali menjadi semakin
sekuler. Demikian pula mengenai tata rias dan busana dalam tarian adalah unsur penting
sebagai identitas, karakter tokoh yang dimunculkan serta melalui busana diketahui status
sosial dari peranan yang dibawakan. Buku ini sangat relevan dalam proses penciptaan karena
dapat memberikan konstribusi dalam pemilihan gerak-gerak tari yang bernuansa kebaruan
dengan mengadopsi budaya luar.

Sri Yaningsih dkk., dalam bukunya Tari Gandrung Lombok (1993/1994) menyatakan
bahwa dalam konteks perjalanan sejarah Lombok mendapat pengaruh dalam bentuk-bentuk
kesenian dan adat istiadat. Kedatangan orang luar Lombok dengan berbagai cara
mencerminkan keanekaan kesenian yang ada seperti kesenian-kesenian yang termasuk dalam
rumpun Jawa-Bali, rumpun Melayu, dan yang termasuk rumpun bernapaskan Islam. Tradisi-
tradisi yang berkembang sejalan dengan kedatangan suku Bali, Jawa, dan suku lainnya
selanjutnya berakulturasi dengan budaya setempat (Sasak). Lebih lanjut dijelaskan pula
beberapa jenis gerakan tari yang mencirikan Sasak seperti gerakan tapak enggang, tapak
ngentep, nyengkang, tindak barong, nginggek, tindak ngarep, dan sebagainya. Buku ini
sangat relevan dalam proses penciptaan tarian jaran ndut, terutama dalam pemilihan pola
gerakan yang bersumber dari gerakan tari Sasak-Lombok.

Buku-buku tersebut di atas relevan sebagai sumber acuan dalam proses penggarapan
tarian kreasi Jaran Ndut untuk mendukung dalam proses mewujudkan beberapa pola gerak,
suasana, pola lantai, dan karakter. Sebagai dasar pijakan metode penciptaan tari kreasi Jaran
Ndut ini mengacu kepada ketiga tahapan penciptaan sebagaimana yang ditawarkan oleh Alma
H. Hawkins.

METODE PELAKSANAAN

Mewujudkan garapan seni tari kreasi baru diperlukan beberapa sumber, baik berupa
data tertulis, tidak tertulis, atau mencari informan dengan cara mendatangi nara sumber/
informan tersebut agar dapat data untuk memperkuat suatu konsep garapan seni. Sumber
lainnya berupa dokumentasi audio visual garapan tari kreasi baru yang sudah ada sebelumnya
untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam.

Penciptaan tari kreasi Jaran Ndut menggunakan metode sebagaimana yang ditawarkan
oleh Alma M. Hawkins dalam sebuah bukunya yang berjudul Mencipta Lewat Tari yang telah
diterjemahkan oleh Sumandiyo Hadi (2003:23-40). Dalam bukunya dijelaskan bahwa
pengalaman-pengalaman tari yang memberikan kesempatan bagi aktivitas yang diarahkan
sendiri, serta memberi sumbangan bagi pengembangan kreatif, dapat diklasifikasikan menjadi
tiga bagian utama: eksplorasi, improvisasi, dan forming/ komposisi. Eksplorasi/ penjajagan
termasuk berpikir, berimajinasi, merasakan dan merespons. Tahap ini dilakukan secara cermat
dengan mempertimbangkan gerak torso, kualitas gerak, dan balans. Buku ini sangat relevan

12



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

sebagai pendukung garapan ini, terutama dalam menentukan tahapan, cara menciptakan tari
kreasi baru yang terarah. Lebih lanjut dijelaskan oleh Sumandiyo (2003: 123) menciptakan
suatu tarian baru sesungguhnya adalah suatu kegiatan kreatif. Pencipta mengeksplorasi data
indera dan perasaan tentang persepsinya, bermain dengan materi-materinya dan respons
imajinatif serta menstransformasikan ke dalam konsepsi imajinya. Ketika imajinya yang unik
memberi bentuk, maka suatu tarian baru lahir.

PEMBAHASAN
Proses Garapan

Garapan tari kreasi Jaran Ndut adalah garapan kolabosari yang masih berpijak pada

gerak-gerak tarian khas Lombok dan Bali, namun telah mengalami pengolahan/ stilirisasi
gerak, kemudian dikembangkan sesuai dengan kebutuhan garapan. Ide garapan, alur cerita,
pola gerak, pola tata rias dan busana merupakan hasil perpaduan dari dua budaya yakni Bali
dan Lombok (Sasak). Susunan (papeson) tariannya mengacu pada pola-pola tradisi Bali yang
telah berkembang. Terkait dengan struktur garapan, sebagaimana Djelantik ((2008, 39)
menyatakan bahwa struktur atau susunan suatu karya seni adalah aspek yang menyangkut
keseluruhan dari karya itu dan meliputi juga peranan masing-masing bagian dalam
keseluruhan itu, mengandung arti bahwa di dalam karya seni itu terdapat suatu
pengorganisasian, penataan, ada hubungan tertentu antara bagian-bagian yang tersusun itu.
Berdasarkan penjelasan tersebut, tari kreasi Jaran Ndut merupakan sebuah garapan yang
ditata secara khsusus, memiliki keterkaitan alur antara bagian awal sampai bagian akhir
sehingga memunculkan kesan kesatuan (unity) lakon. Adapun susunan dari garapan ini terdiri
dari:
Pangawit; menggambarkan masyarakat Pajarakan Rembiga Mataram yang sedang mensiasati
kepindahan mereka. Kegelisahan, kecemasan mereka karena secara terus menerus diterpa
bencana. Gerak-gerak yang muncul lebih banyak mengalun, dan sewaktu-waktu cepat dan
tegas. Adegan ini suasananya agung, hening, berwibawa. Papeson; menggambarkan
ketangkasan, kegesitan tokoh masyarakat Pajarakan. Bagian ini lebih banyak didominir oleh
gerakan rampak, dengan menekankan kekuatan kaki. Suasana agung, gembira, lincah.
Pangawak; menggambarkan masyarakat Pajarakan menghadap sesepuh desa sebagai panutan
mereka. Suasana agung, lirih, mengalun dan riang. Serta bagian Pangecet/ Pakaad;
menggambarkan keberangkatan masyarakat Pajarakan Rembiga Mataram dengan menaikki
kuda dan setalah lama berjalan tibalah di wilayah Lingsar. Suasana riang gembira, tangkas,
lincah, gesit, dan hening.

Adapaun tahapan-tahapannya yakni: 1) Tahap Eksplorasi; Pada tahap ini penata
melakukan penjajagan dengan mendatangi tokoh-tokoh seniman tari, seniman karawitan,
sastrawan, tokoh masyarakat lombok khususnya yang berdomisili di Kota Mataram.
Pembicaraannya mengarah kepada pengertian dari kata Jaran Ndut tersebut, tokoh siapa yang
muncul dalam cerita tersebut, bagaimana masyarakat setempat mempercayai kejadian
tersebut, karakter dari tokoh yang muncul dalam ceritanya, serta berdiskusi tentang tari-tarian
khas lombok yang mungkin bisa digunakan sebagai pijakan dalam penciptaan tariannya.
Adapun tokoh-tokoh yang penata datangi ditahap penjajagan antara lain bapak | Wayan

13



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

Kantun, Bapak | Wayan Wester, SSP., Bapak Drs. | Ketut Yoni, Bapak | Made Sujaya Putra,
dan Bapak Ida Bagus Wayan Asta. Tentunya dalam kegiatan serangkaian pendampingan
Gong Kebyar Dewasa Pesta Kesenian Bali tahun 2017, informasi penting juga diperoleh dari
Bapak Dr. | Gede Yudarta, SSKar., M.Si. Dari pembicaraan tersebut dihasilkan kesepakatan
bahwa tari kreasi Jaran Ndut dibawakan oleh penari perempuan, dengan karakter putri keras.
Alasan lainnya karena penari perempuan lebih banyak terdapat di kota tersebut dan
kemampuan teknik tarinya sangat baik.

Sebelum mewujudkan garapan, sebelumnya dilaksanakan seleksi penari pada bulan
Pebruari 2017 didampingi oleh ketua sanggar tari yang ada sekota Mataram, bertempat di
sanggar Saraswati yang diikuti lebih dari 100 orang penari laki-laki dan perempuan. Hasil
dari seleksi tersebut penata menunjuk/ memilih delapan orang penari perempuan yang akan
membawakan tari kreasi kelompok “Jaran Ndut”. Pemilihan dengan seleksi sangat penting,
sebagaimana Sukerta (2016: 9) menyatakan menentukan penyaji atau pelaku seni juga
merupakan bagian atau ruang lingkup kegiatan riset, karena pemilihan penyaji atau pelaku
seni untuk menyajikan karya seni tidak hanya sekedar memilih, tidak karena kedekatan,
melainkan menggunakan pertimbangan tertentu sesuai dengan kebutuhannya. Terkait dengan
hal tersebut pemilihan penyaji tari kreasi Jaran Ndut, penata lakukan secara cermat dan tepat,
karena penari/ penyaji sangat menentukan kualitas dari suatu garapan karya seni tari, serta
sebagai media penyaji setidaknya telah memiliki teknik gerak yang berkualitas. Selain itu
tinggi badan (pengadeg) penari juga salah satu syarat penting dalam bentuk tari kelompok. 2)
Tahap Improvisasi; Setelah tahap eksplorasi dilalui selanjutnya tahap improvisasi, dimana
pada tahapan ini penata melakukan pencarian gerak secara mandiri, dan sewaktu-waktu
bersama-sama dengan kedelapan penarinya. Percobaan menemukan gerak-gerak baru
dilakukan secara bebas, baik yang bernuansa Bali ataupun Lombok. Untuk memudahkan
menyusun susunan pola gerakan, penulis merekam atau mencatat bila menemukan pola
gerak-gerak baru dengan metode pencatatan sendiri. Selama proses musik iringan digarap,
penulis mengumpulkan gerakan tarinya menggunakan hitungan. Unsur lainnya, penulis
mencoba menemukan pola lantai, desain gerak, level gerak, yang bernuansa kebaruan namun
masih sesuai kebutuhan garapannya. Hal terpenting dari tari kreasi ini adalah menggunakan
property kuda. Disini penulis dan pendukung tari mencoba menggunakan property kuda-
kudaan berbahan karton agar dapat memperoleh desain gerak yang diinginkan. Dengan media
tubuh dari beberapa kali percobaan, tidak tertutup gerakan yang telah dikumpulkan/ dirangkai
mengalami perubahan agar menemukan motif, variasi gerak/ level, volume sikuen gerak,
dinamika, tempo, kulitas, serta ekspresi yang diinginkan, sehingga bagian demi bagian
garapan dapat terwujud dengan utuh, harmonis dan dinamis. 3) Tahap Forming; Setelah
melewati tahap eksplorasi dan improvisasi, tahapan selanjutnya adalah tahapan forming.
Keseluruhan struktur papeson tari yang telah terbentuk dari unsur-unsur frase gerak, level,
pola lantai, tempo, ritme, ekspresi, dan lainnya disesuaikan dengan musik iringannya. Dalam
proses pembentukan, penulis berusaha mewujudkan gerak tari dengan menekankan kualitas
gerak yang tercakup unsur agem, tandang, tangkep, tangkis, wiraga, wirasa, wirama, dan
wibawa mencapai keseimbangan. Pada tahapan ini, kadang kala ada saatnya beberapa
gerakan dipotong atau ditambahkan dengan pola baru karena harus menyesuaikan dengan

14



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

musik iringannya. Boleh dikatakan pada tahap ini merupakan tahap yang paling sulit dan
memerlukan waktu lama, karena dari delapan (8) penari harus disesuaikan agar terwujud
kekompakan yang maksimal tanpa menonjolkan kemampuan individualnya sehingga
garapannya berbobot secara kesatuan (unity).

Dalam proses pembentukan ini, setiap papeson ditata agar sesuai dengan musik
iringannya. Sebelum penyempurnaan secara keseluruhan, penata membentuk bagian pangawit
terlebih dahulu, kemudian pada bagian papeson, pangawak, dan pangecet/ pakaad. Ini
dilakukan beberapa kali penyesuaian sampai akhirnya memperoleh bentuk garapan yang
maksimal dengan durasi waktu 11 menit. Beberapa gerakan yang muncul dalam garapan tari
kreasi Jaran Ndut yakni; agem ngawan, agem kiwa, piles, nengkleng, gerakan sembahan,
kipekan, nyegut, seledet, ngelier, nabdab saput, nabdab selendang, nabdab gelung, tindak
barong, malpal, nyeregseg, ngejat pala, nongklang (saat menggunakan property kuda-
kudaan), jongkok kadean, ulap-ulap, ngeteb, mapiteh, dan lainnya. Kesemua unsur-unsur pola
gerakan tersebut tersusun dalam struktur tariannya yang tercakup dalam; kawitan, papeson,
pangawak, dan pangecet/pakaad.

Setelah ketiga tahapan di atas dilalui, kemudian tahap akhirnya adalah tahap
penampilan. Penampilan secara utuh tari kreasi Jaran Ndut yang telah melalui proses
perhitungan yang matang, baik dari segi gerak, pola lantai, ekspresi, tata rias dan busana,
property dan lainnya.

Tata Rias, Busana, dan Properti

Tata rias dan busana merupakan hal penting dalam suatu karya tari, karena melalui
penataan rias dan busana akan mampu memberikan identitas, karakter, atau peranan yang
akan ditampilkan di atas panggung, sehingga penonton pun akan mengetahuinya pula.
Sebagaimana Budiarsa (2009:34-35) menyatakan bahwa tata rias adalah segala upaya
mengubah wajah dengan menggunakan alat-alat kosmetik (make-up) untuk merubah karakter
pribadi menjadi karakter tokoh yang dibawakan, untuk memperkuat ekspresi atau
mempertegas tokoh dan untuk menambah daya tarik penampilan serta mempercantik wajah.
Serta tata busana adalah segala perlengkapan yang dikenakan oleh penari untuk
memperagakan peran tertentu di atas pentas. Tata busana dapat berupa pakaian yang
berfungsi sebagai penutup (pelindung) badan ataupun peralatan untuk kelengkapan menari
(property). Perhiasan ataupun tanda pengenal, merupakan tata busana yang dapat secara jelas
membedakan pemeran satu dengan pemeran yang lain, misalnya untuk membedakan busana
raja, patih, pangeran, prajurit, rakyat, raksasa, binatang dan sebagainya, serta dipertegas oleh
perbedaan warna busananya.

Berdasarkan pernyataan di atas, tari kreasi Jaran Ndut mengenakan tata rias dan
busana, telah melalui proses pemilihan yang matang, sehingga dapat mendukung garapan
secara maksimal. Adapun unsur-unsur tata busananya yaitu: gelungan dengan tipe
keklopingan dihiasi prekapat, bunga bancangan, badong kulit, simping warna orange,
selendang warna pink, sesaputan warna maroon, baju lengan pendek, celana panjang, stewel,
gelang kana, penekes, ampok-ampok, dengan property kuda warna putih. Demikian pula tata
riasnya menggunakan tata rias wajah putri keras, yakni; dasar bedak, bedak tabur, merah pipi,
alis-alis, aye-shadow (putih, merah, biru, kuning), caling kidang, cundang/ urna, air liner

15



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

untuk mempertegas garis mata, dan mengenakan gecek putih. Utuk lebih jelasnya seperti
gambar nomor 01 di bawah.

Gambar 2. Properti Kuda-kudaan Tari Kreasi Jaran Ndut

Tempat Pementasan

Diketahui secara umum tempat pementasan dapat berbentuk berupa melingkar/ arena,
tapal kuda, procenium, dan lainnya. Pada dasarnya berbagai seni pertunjukan biasanya
disajikan di panggung yang disesuaikan dengan teks dan konteknya. Di Bali tempat
pementasan seni pertunjukan tarian disebut kalangan, biasanya kalangan dibuat secara tidak
permanen dengan hanya dibatasi oleh bentangan bambu, dibatasi oleh simbol-simbol
keagamaan seperti umbul-umbul, bandrangan, tombak, kober, tedung, dan lainnya.
Disesuaikan dengan situasi setempat, kalangan mengambil tempat di area jeroan, jaba
tengah, atau jaba sisi pada sebuah pura yang disesuaikan dengan jenis, teks dan konteks
daripada seni pertunjukannya. Sebagaimana Bandem menyatakan bahwa kalangan merupakan
panggung sementara yang dipersiapkan setiap kali ada pertunjukan. Seperti halnya dengan
pura yang menaunginya, kalangan ditata sedemikian rupa agar sesuai dengan poros-poros
ritual kaja dan kelod dan dihiasi dengan bunga dan hiasan-hiasan sementara lainnya (Bandem,
2004:42). Pada umumnya kalangan menghadap arah Utara atau Timur, karena arah tersebut
dianggap sakral, tempat bersemayamnya para dewata, dan akan mampu memberikan
kekuatan taksu pada sebuah pertunjukan seni tari khususnya. Namun dalam
perkembangannya pura-pura yang ada di Bali telah memiliki tempat pementasan yang
permanen berupa wantilan. Di wantilan inilah biasanya seni pertunjukan yang bersifat hiburan
digelar serangkaian kegiatan upacara agama Hindu Bali. Jika dalam penyajian seni di area
kalangan antara penari dan penonton hampir tanpa batas, tetapi dalam penyajian seni di area

16



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

wantilan antara penari dan penonton telah dibatasi oleh jarak yang pasti. Keberadaan penari
lebih tinggi dari penonton, dan penonton dapat menonton dari arah depan, samping kanan,
atau samping Kiri.

Setelah beberapa kali melakukan pentas percobaan, pertunjukan tari kreasi Jaran Ndut
dipentaskan di stage terbuka Ardha Candra, Taman Budaya Bali oleh Himpunan Seniman
Muda Mataram Lombok, serangkaian Pesta Kesenian Bali XXXIX tahun 2017, pada tanggal
5 Juli 2017, sebagai pendamping parade Gong Kebyar Dewasa berhadapan dengan Kota
Denpasar. Berkapasitas lebih dari seribu orang, stage terbuka ini berbentuk tapal kuda atau
bentuk “U” sehingga penonton dapat menyaksikan pertujukannya dari arah depan, samping
kanan, dan samping kiri stage. Selain Ardha Candra, di Taman Budaya Bali juga terdapat
tempat pertunjukan lainnya yakni; kalangan Ratna Kanda, kalangan Angsoka, kalangan
Ayodya, Ksiarnawa stage, Wantilan. Stage terbuka Ardha Candra seperti gambar nomor 02 di
bawah adalah suasana kegiatan HSM melaksanakan gladi bersih sebelum pementasan.

7

Ardha Candra

P \

Gar-r;b—arfs. Panggung teri)uka

KESIMPULAN

Dikisahkan perjalanan sekelompok masyarakat yang mengungsi dari dusun Pajarakan
Rembiga Mataram sedang dalam perjalanan terlunta-lunta mencari lokasi pemukiman yang
baru untuk melanjutkan kehidupan mereka. Di bawah pimpinan seseorang yang dihormati
oleh masyarakat tersebut, dengan menaikki kuda melakukan perjalanan yang panjang kearah
Timur. Adapun kuda yang dinaikki oleh orang yang dihormati tersebut adalah kuda memiliki
insting yang sangat tajam dan cerdik. Dengan mengikuti dari langkah kuda ini tibalah
kelompok masyarakat tersebut di suatu tempat di sekitar wilayah Lingsar. Tajamnya insting
yang dimiliki oleh kuda dan memiliki daya penciuman tajam yang mampu memberikan
petunjuk tempat yang baik sebagai pemukiman. Dari perjalanan yang ditempuh selama 21
hari, akhirnya kuda tersebut menunjukan keanehan dalam tingkah laku, dan seketika berhenti.
Tidak banyak yang bisa memahami tingkah kuda tersebut sehingga akhirnya mereka
beristirahat di wilayah yang tidak diketahui namanya. Si penguasa wilayah yang mendengar
kedatangan mereka akhirnya mendatangi dan menanyakan arah tujuannya. Setelah berdialog
ternyata si penguasa wilayah masih ada hubungan kekerabatan dan mempersilakan mereka
untuk “ndot” (diam), menghentikan perjalanan untuk bermukim di wilayah tersebut. Untuk
itulah selanjutnya daerah ini dinamakan Desa Ndot, untuk memperingati sebagai pengingat
pemukiman orang-orang dari Pajarakan di wilayah barunya.

17



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19

SIMPULAN

Himpunan Seniman Muda Mataram (HSM) Lombok Nusa Tenggara Barat adalah
wadah bagi berkumpulnya para seniman Bali dan Sasak dalam mengembangan aktivitas dan
kreativitasnya dalam pemajuan seni dan budaya bangsa. Potensi seniman-seniwati di HSM
sangat bagus dan memiliki skill yang maksimal. Dari program pengabdian ini yang dibarengi
dengan pembelajaran pemberdayaan masyarakat khususnya para penggiat seni, para dosen ISl
Denpasar dan seniman Sasak telah melaksanakan work shop tari Bali dan Sasak untuk
pemajuan seni pertunjukan setempat. HSM telah tampil maksimal dan mampu memikat
penonton karena materi sajiannya terdapat unsur-unsur kebaruan hasil dari elaborasi dua (2)
budaya yang berbeda. Penyajian sebagai pendamping pada parade Gong Kebyar Dewasa
tahun 2017, tanggal 5 Juli 2017, Pukul 20.00 Wita-selesai yang berhadapan dengan GKD.
Kota Denpasar adalah pewujudan keharmonisan melalui berkesenian, serta cerminan bahwa
seni budaya yang bernafaskan kearifan lokal sangat perlu dipertahankan sebagai identitas jiwa
bangsa Indonesia.

Gambar 4. Penulis bersama penari

DAFTAR PUSTAKA

Alma M. Hawkins. (2003), Creating Through Dance atau Mencipta Lewat Tari, terjemahan
Y. Sumandiyo Hadi. Jurusan Seni Tari FSP. ISI Yogyakarta, Yogyakarta.

Bandem, | Made dan Fredrik Eugene deBoer. (2004), Kaja and Kelod Balinese Dance in
Transition atau Kaja dan Kelod Tarian Bali dalam Transisi, terjemahan Marlowe
Makaradhwaja Bandem. ISI Jogjakarta, Jogjakarta.

Brandon, James R. (2003), Theatre in Southeast Asia atau Jejak-Jejak Seni Pertunjukan Asia
Tenggara, terjemahan R.M. Soedarsono. Pusat Penelitian dan Pengembangan
Pendidikan Seni Tradisional UPI, Bandung.

Budiarsa, I Wayan. (2009), “Tari Rejang Sutri Di Desa Pakraman Batuan, Sukawati, Gianyar
(Kajian Struktur, Fungsi, dan Tata Rias Busana)”. Jurusan Tari FSP ISI Denpasar,
Denpasar.

Dibia, I Wayan. (2013), Puspa Sari Seni Tari Bali. Jurusan Seni Tari FSP. ISI Denpasar,
Denpasar.

Djelantik, A.A.M. (2008), Estetika Sebuah Pengantar. MSPI, Jakarta.

Sri Yaningsih dkk., (1993/1994), Tari Gandrung Lombok. Direktorat Jendral Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebuadayaan, Jakarta.

18



Budiarsa, Jurnal PengabdianPendidikan Seni Pertunjukan AP2SENI, Volume 1 Nomor 1, April 2022, Halaman 9-19
Sukerta, Pande Made. (2016), “Seni Pertunjukan Berbasis Riset. Prosiding Seminar Seni

Pertunjukan Berbasis Kearifan Lokal”. Editor: I Nyoman Sedana. FSP ISI Denpasar,
Denpasar.

19



